
Hojas sueltas N°7
Pase ◊ Ética

Boletín aperiódico de los carteles de Escuela
intercontinentales y bilingües

Diciembre de 2025



2 / 48

Contenido

Contenido 2
Apertura 3
Alejandro Rostagnotto \\ La expansión del acto
analítico 6

Nicol Thomas \\ ¿De qué se autoriza el analista? 11
Pedro Pablo Arévalo\\ Posición del analista en la
Escuela y en la cura 27

Matilde Pelegrí // ¿Qué lugar para el entusiasmo
en la posición del analista? 34

Carole Leymarie \\ La ética lacaniana 41
Continuará... 47



3 / 48

Apertura
El CAOE, Colegio de Animación y Orientación de la
Escuela, tiene el gusto de presentarles la 7ª
edición electrónica de las Hojas sueltas,
destinadas a la circulación del trabajo de los
"Carteles Intercontinentales y Bilingües".
Las Hojas sueltas buscan constituir un "espacio de
resonancia" dentro de nuestra Escuela, a partir de
las diferentes producciones individuales de esos
carteles. En estas Hojas sueltas N° 7, publicamos
los trabajos presentados en la pasada Media
jornada de intercambio entre carteles
intercontinentales y bilingües de nuestra Escuela,
que tuvo lugar el 11 de octubre vía Zoom, y cuya
orientación fue, en esta ocasión, pensar el asunto
crucial de la relación entre el dispositivo del pase
y la ética del psicoanálisis: "Pase ◊ Ética".
Quedaron planteadas cuestiones muy
importantes, que nos animan a seguir trabajando.
Entre éstas, podemos mencionar, de la primera
mesa: ¿de qué se autoriza el psicoanalista?; ¿cuál
es ese acto, nunca delimitado antes de Lacan; la
“política del acto” en la Escuela como “forma de
hospitalidad ética” para la “resonancia” de “lo que
persiste más allá del final”; la ética en juego, en
cuanto al funcionamiento de la Escuela,
especialmente en esa difícil tarea, responsabilidad
de los AME, de designar pasadores, sobre todo al
designar pasadores cuyo “pasaje” parece no ser al



4 / 48

deseo del analista; y el apuntar hacia el final como
lo que definiría a un analista “realmente
lacaniano”. De la segunda: la posición del analista
en la Escuela como “indisolublemente vinculada a
su posición en la cura”; la “interpelación ética”
ligada a la pregunta por el entusiasmo en “ocupar
el lugar del analista”; y el tema de la ética como
aquello que “tenemos en común en nuestra
Escuela”, específicamente, la “ética lacaniana” que
“apunta al goce para permitirle” al sujeto “seguir
deseante”.
¡Les invitamos a la lectura!
Los carteles del CAOE han permitido
efectivamente nuevos lazos de trabajo entre los
miembros de la EPFCL y han dado cuenta de la
diversidad, las particularidades locales y la
expansión siempre cambiante de los Foros de las
ocho Zonas de la IF, que se basan en un único
principio: la extensión de la intensión del
psicoanálisis, o sea, lo que mantiene la esencia
misma del "discurso analítico en acto en las
curas".
Hacer cartel, comprometerse en ese trabajo,
muestra a un psicoanalista que se toma en serio
el "hacer Escuela", contribuyendo a la elaboración
de un saber sobre el principio lógico y ético de eso
que "hace" a un analista capaz de sostener el
psicoanálisis.



5 / 48

Podemos decir que, desde el Acta de Fundación,
todos los carteles son de la Escuela y están
abiertos a todos. Sin embargo, los carteles de la
Escuela del CAOE, intercontinentales y bilingües,
invitan a los miembros de Escuela a hacer
precisamente aquello con lo que se
comprometieron, al inscribirse como parte
interesada de la EPFCL y de la insistencia de su
objeto. Recordemos los términos de los Principios
directivos para una Escuela: se trata, para un
miembro de Escuela, de un “compromiso
específico que no es sólo compromiso en el
psicoanálisis en intensión, sino otra ‘intensión’ sin
fronteras".
Nuestra Escuela es una internacional y habla
múltiples lenguas. Nuestros dispositivos de
intercambio no serían posibles sin la disposición y
el enorme trabajo de los equipos de traductores,
a los que agradecemos muy especialmente.
Ciertamente, las diversas experiencias con
traductores de IA nos hacen apreciar aún más su
colaboración. ¡Gracias!

— El Colegio de Animación y Orientación de la
Escuela, CAOE: Dyhalma Ávila, Antonia María
Cabrera, Rosa Guitart, Adriana Grosman, Gabriela
Zorzutti, Karim Barkati, Mariana Severini



6 / 48

1 Patricia Zarowsky, Camila Vidal, Sol Aparicio, Sandra Berta, Alejandro
Rostagnotto (Más-uno)

Alejandro Rostagnotto \\ La
expansión del acto analítico
— Cartel “Wunsch: ¿Qué nos enseñan los 20 años del
pase en la EPFCL?”1

Alejandro Rostagnotto. AME, miembrodel Foro Argentino del CampoLacaniano, polo Mediterráneo.

El trabajo que presento forma parte de la
experiencia del cártel Wunsch —nombre que
compartimos con la revista de nuestra Escuela—,
integrado por Patricia Zarowsky, Camila Vidal, Sol
Aparicio, Sandra Berta y quien les habla, Alejandro
Rostagnotto.
El cártel se conformó en torno a la enseñanza del
pase, y su tarea consistió en la lectura sostenida
de las publicaciones de los AE en la revista
Wunsch entre los años 2004 y 2024. A partir de la
experiencia llevada a cabo, puedo afirmar que las
escrituras reunidas en esa revista constituyen una
caja de resonancia de la expansión del acto
analítico. En ese eco de dos décadas se hace



7 / 48

audible la vibración de una ética que, más que
decirse, se escribe.
La expansión del acto
Cuando el acto analítico se consuma, deja efectos
que se expanden, que buscan nuevas formas de
decirse y de inscribirse. Esa resonancia —lo que
persiste más allá del final— constituye, a mi
entender, la materia misma de la expansión del
acto analítico. Incluye modos inéditos de decir
que no estaban presentes al cierre del análisis,
sino que surgen del encuentro con el cártel; y esto
vale tanto para el pase como para cualquier
experiencia de cártel.
El cártel, en tanto experiencia colectiva, puede
pensarse como uno de los lugares privilegiados
donde esa expansión se hace oír. No porque
repita el acto —lo cual sería imposible—, sino
porque acoge sus efectos. En cada lectura, en
cada conversación, algo del decir analítico vuelve
a ponerse en juego. El cártel se convierte así en
un espacio donde la ética realizada en el acto
encuentra una forma de prolongarse, de resonar,
de volverse palabra compartida.
Política del acto / Política de Escuela
Esa expansión no acontece de manera
espontánea. Supone una política: una política del
acto, o, si se prefiere, una política de Escuela. Se
trata de sostener las condiciones para que la



8 / 48

resonancia del acto no se apague en los
automatismos institucionales.
La Escuela no produce el acto, pero puede ofrecer
el campo en el que sus efectos se transmiten. En
ese sentido, la política del acto no es una
administración del saber, sino una forma de
hospitalidad ética: el modo en que la Escuela se
deja afectar por los ecos de los actos que la
fundan.
La constelación de unos
En el trabajo de lectura del cártel Wunsch,
especialmente en los escritos de los AE de nuestra
Escuela, fue apareciendo lo que podría llamarse
una constelación de experiencias singulares.
Cada AE, al escribir su recorrido, da cuenta de un
modo propio de haber resuelto su caso y de las
consecuencias de esa resolución para la práctica.
En esa pluralidad se verifica que el psicoanálisis se
reinventa en cada acto. No hay un modelo ni una
matriz que los unifique: hay una pluralidad de
unos.
Esa constelación no forma un conjunto cerrado.
No produce una doxa ni un precipitado
conceptual. Más bien, genera una disposición: un
estar advertido, una apertura a lo plural. La
lectura de esos testimonios no deja un saber
acumulable; deja una sensibilidad, una
disponibilidad a la escucha, una forma de



9 / 48

atención al detalle que se escapa de toda
sistematización.
Podría decirse que el cártel, lejos de unificar la
experiencia, la amplifica. Cada lectura produce un
nuevo decir que, al inscribirse y darse a leer,
renueva el campo del psicoanálisis. En esa trama
plural se configura un mapa histórico de los
modos de pensar el acto. La constelación de unos
que emerge de esa lectura —una suerte de Vía
Láctea del deseo— señala, en suma, que la
Escuela no se sostiene en la unidad del Uno, sino
en la resonancia de sus diferencias.
La experiencia corporal de la lectura
Cabe agregar que la lectura en el cártel trasciende
el ejercicio intelectual y se configura ante todo
como una experiencia corporal.
En mi propia experiencia, las lecturas y las
conversaciones provocan algo más cercano a una
resonancia o vibración que a una comprensión.
Afecta el cuerpo, desplazan los criterios
habituales de inteligibilidad, abren un espacio de
disponibilidad. Esa afectación —que a veces
conmueve más que esclarece— constituye una
forma sensible de la política del acto. No se trata
de comprender, sino de dejarse atravesar. El acto
analítico no produce universales, sino efectos de
escritura en cuerpos singulares. El cártel, en ese
sentido, prolonga la ética del acto como



10 / 48

experiencia de cuerpo: un lugar donde la palabra
continúa su trabajo de inscripción.
Resonancia y condición política
Quizás de eso se trate, finalmente, la expansión
del acto analítico: de la posibilidad de que la ética
del acto encuentre su resonancia en los cuerpos,
en las lecturas y en las conversaciones que una
Escuela sostiene.
El cártel Wunsch —como su nombre lo indica— se
funda en el deseo. Y es en ese deseo compartido,
en esa pluralidad de unos, donde se hace oír la
política más viva de una Escuela: la de mantener
abierto el campo del acto, allí donde el deseo
insiste en reinventarse.



11 / 48

2 Dyhalma Ávila-López, Radu Turcanu, Carolina Zaffore, Gabriela
Zorzutti, Nicol Thomas (Más-uno)

Nicol Thomas \\ ¿De qué se autoriza
el analista?
— Cartel “Análisis al final”2
Nicol Thomas. Psicoanalista colegiada en Naarm/Melbourne,Australia. Es Analista Miembro de la Escuela de la IF-EPFCL.

Gracias al CAOE por invitarme a este evento.
Hablaré sobre el cartel en el que he estado
trabajando con Dyhalma Ávila-López, Radu
Turcanu, Carolina Zaffore y Gabriela Zorzutti (en
orden alfabético), y gracias al trabajo de estos
cartelistas.
Nuestro cártel tiene el título provisional de la f(x)
del AME, y con el título de este panel, estamos
explorando preguntas sobre ¿de qué se autoriza
el AME? Esta presentación sigue las líneas de
cuestionamiento en las que hemos estado
trabajando, y como tal se elabora a partir de las
notas de las discusiones de nuestro cártel.
Una de las tareas fundamentales del AME es
poder designar a los pasadores. Esto predica que
el AME tiene el "know-how" (saber-hacer) para
hacerlo.
El pasador es designado por un AME que
reconoce algo del pase de analizante a analista en



12 / 48

el pasador, reconoce algo del deseo del analista.
Este momento, sin embargo, no es lo mismo que
el final del análisis, ya que la producción del
(futuro) pasador todavía está bajo la transferencia
en el análisis.
¿Cómo abordar esta pregunta?, preguntamos.
Comenzamos con Análisis: terminable e
interminable (1937) de Freud para orientar lo que
significa el final de un análisis y la diferencia del
final de un análisis entre Freud y Lacan. Para
Freud, el fin del análisis es la roca de la castración,
pero con Lacan, había algo más. Si la división del
yo como defensa se debe a una decisión
temprana inadecuada, la castración solo puede
ser una "cura" o un fin económico; ¿qué pasa con
ese algo que no puede salir de la represión?
También hay un resto, algo inanalizable que
permanece, el empuje de la pulsión. Lo que es
"incurable" está vinculado a la materia
primordialmente reprimida a la que no
accedemos a través del análisis; esta es la
distinción entre el pensamiento de Freud y el de
Lacan.
Así es también como Lacan formula el registro de
lo Real: esa cosa que evade la domesticación. Por
lo tanto, ¿puede la cura terminar alguna vez
respecto a un problema estructural? Con Lacan, el
final está más allá de la estructura, más allá del
falo.



13 / 48

La lectura de Lacan de Análisis: Terminable e
Interminable lo llevó a pensar en el pase; ¿hay
alguna manera de alcanzar un grado de
"normalidad" en el que el yo pueda lidiar con las
pulsiones y no dejar que sean completamente
salvajes? ¿Hay algo más que mera terapéutica en
la formación de un analista? ¿Qué es una
experiencia del inconsciente, decir la verdad en
dos lugares a la vez sin contradicción? Si el
síntoma es el resultado de una decisión temprana
inadecuada, entonces el síntoma es parte del yo;
causa conflicto y división, cuyo discurso es lo que
rastrea el análisis. El hablar en el análisis es una
operación sobre el saber, no solo sobre la
terapéutica. Por lo tanto, hay un aspecto ético del
síntoma, que implica decisión, posición,
justificación de su existencia y resistencia. ¡El final
de un análisis implica que el síntoma al principio
no es el mismo al final!
La pregunta de Lacan —¿qué hace a un analista y
de dónde viene el analista?— introduce su
invención del Pase. ¿Hay una decisión adecuada al
final? Esta decisión adecuada es lo que Lacan
llamó "autorización de sí mismo" que, para quien
pasa del analizante al deseo del analista, significa
también un interés por la comunidad
psicoanalítica y una voluntad de trabajar en la
Escuela de psicoanálisis. ¿Cuál es la experiencia y
el experimento del psicoanálisis? [En francés, la
palabra experience se puede usar tanto para
"experiencia" como para "experimento", pero hay



14 / 48

una distinción en inglés entre los dos ‘experience’
y ‘experiment’, que podemos utilizar.]
En la Proposición de 1967, Lacan esboza la
posición de Analista Miembro de la Escuela;
mientras que el Analista de la Escuela se propone
a sí mismo, el AME es propuesto por sus colegas,
¿qué tipo de "garantía" tiene esto? El AME es el
encargado de designar a los pasadores para
escuchar los testimonios de los candidatos a la
posición de AE. Eso significa que el AME ha sido
observado no solo en su deseo por el trabajo y la
función de la Escuela, sino también en su
capacidad para reconocer cuándo es posible un
pasador.
Esto nos lleva a reconocer una poderosa
distinción entre el final de un análisis y un paso de
analizante a analista. Al final de un análisis, el
analizante tiene que hacer una demostración
lógica de la experiencia de estar bajo la operación
del análisis que ha llegado a un punto final; el
síntoma no es el mismo que al principio. La
transferencia al analista se abandona para que
surja algo nuevo que tenga que ver con el deseo
en lugar de la angustia.
Pero el paso de analizante a analista no es el
mismo; y de esto se trata el Pase; por qué hay
tanta elaboración del fin cuando lo que el Pase
busca es la trayectoria del deseo del analista (que
sabemos que no es un deseo puro [Lacan 1964],



15 / 48

cualquiera que sea esa pureza). Estos son dos
momentos diferentes.
El procedimiento del Pase respeta la lógica de la
estructura del análisis, y lo que la Escuela puede
garantizar (quizás lo único) es que un analista sea
la producción de su formación y autorización de sí
mismo.
Por lo tanto, la función AME requiere un saber-
hacer con este pasaje. El AME no tiene que ver
con el final de un análisis. A los AME se les
encomienda designar lo que palpita en el pase,
que es un experimento que siempre implica un
riesgo y una experiencia en la que los
participantes terminan profundamente
cambiados. Es por eso que, incluso si no hay
nominación de AE, la experiencia de dar su
testimonio puede resultar en una diferencia para
el deseo y la orientación del analista hacia el
trabajo de la Escuela. En inglés, la palabra "pass"
(pase) se empareja con "fail" (fracaso); pero
incluso si hay un "fracaso" del "pase", esto es un
truco de palabras. La experiencia del Pase es lo
que cuenta para el deseo del analista, un
experimento relacionado con la experiencia. No
es didáctico.
Entonces, ¿cómo se articulan el final y el Pase? No
es una necesidad lógica que el análisis esté
terminado para entrar en el Pase. Lacan dedicó
un Seminario completo al Saber del Psicoanalista
(1971-1972); ¿qué permite al analista autorizarse a



16 / 48

sí mismo? El analista, como dice en la Nota
italiana (1973), terminará siendo nada, rechazo,
dejado caer por el analizante cuando ocurra el
final. Entonces, ¿qué puede saber el AME? Que el
pasaje es un momento y el Pase es una
experiencia que no tiene nada que ver con el
análisis.
La designación de un pasador por parte de un
AME es un acto, al igual que la autorización de sí
mismo es un acto. Estos actos no son pasivos.
¿Qué es necesario para un acto? ¿De dónde se
autoriza el AME?
Este cártel plantea la cuestión del espacio donde
esto se puede articular entre nosotros. ¿Cómo
entendemos el lugar del ser del objeto causa del
deseo? ¿Cómo designa el AME al pasador? El Pase
funciona "bajo su propio riesgo" y funciona
porque es indomable, experiencia, experimento,
sujeto a sujeto. ¿Cómo hablar de esto sin reducir
el funcionamiento del AME a una lista de criterios?
Este cártel también invita a la cuestión de la in-
tensión y la ex-tensión en la transmisión de este
dispositivo. ¿Qué debemos hacer para generar
algo de animación en esta transmisión?
También identificamos un problema: ¿qué función
tiene el AME en ex-tensión? La designación de
pasador viene solo a través de un analista y sin
demanda; ¿qué sucede cuando un AME puede
identificar a un pasador en un analizante que no



17 / 48

tiene ningún deseo de convertirse en analista y
viene bajo la aprehensión de una "cura" y no tiene
interés ni en los Foros ni en la Escuela?
Además, ¿podemos identificar una diferencia
entre la in-tensión y la ex-tensión del
psicoanálisis, con la idea vaga de que el análisis en
la ex-tensión opera con el analizante que viene
como una especie de refugiado de la
psiquiatría/psicología y no quiere tener que ver
con la Escuela de psicoanálisis? ¿Qué hay de la
función del AME cuando reconoce el pasaje en tal
análisis? El análisis tiene un efecto en todos sus
practicantes, analizante y analista por igual, pero
¿qué significa esto para los dispositivos de la
Escuela?
Dado que el tema de la Escuela en este período es
la Ética del psicoanálisis y las otras, ¿hay lugar
para que el psicoanálisis con analizantes que no
están "en" la Escuela sea incluido como "otros"?
¿Puede esto ser visto como psicoanálisis en ex-
tensión? ¿Qué se puede decir de la ética del deseo
de análisis con este "otro" en relación con el
funcionamiento de la Escuela, en particular la de
la responsabilidad del AME de designar a los
pasadores que han llegado a su propio "pasaje",
de lo sintomático a dónde?
Para concluir; este cártel aún no ha terminado de
trabajar, pero hasta ahora hemos abierto una
cuestión sobre las responsabilidades del AME.
Existe un riesgo para el AME, es difícil designar a



18 / 48

los pasadores. Ante todo, está el tiempo que tarda
un analizante en encontrar el camino hacia un
pasaje a otro deseo, una diferencia de posición
con respecto a su síntoma. Apresurar este
proceso seguramente no puede producir
resultados éticos.
Puede ser el momento de aprovechar la
oportunidad para que el AME hable; ¿por qué y
qué pasa con la función del AME? Tal vez pueda
haber alguna experiencia nueva que transmitir
sobre la ética del análisis y las otras.

Referencias
Freud, Sigmund. 1937. Análisis Terminable e
Interminable, en Sigmund Freud, Obras
Completas, tomo IX, (1934-1950), Madrid,
Biblioteca Nueva, 1975, p. 3339-3364.
Lacan, Jacques. 1956. “Situación del psicoanálisis y
formación del psicoanalista en 1956”, en J, Lacan,
Escritos 1, México, D.F. Siglo veintiuno editores, sa
de cv, 1989, p. 441-472.
Lacan, Jacques. 1964. EL SEMINARIO de Jacques
Lacan, LIBRO 11, Los Cuatro Conceptos
Fundamentales del Psicoanálisis, “clase de 24 de
junio 1964: En ti más que tú”, Buenos Aires,
Paidós, 1964, p. 271-284.
Lacan, Jacques. 1967. “Proposición de 9 Octubre
de 1967 sobre el psicoanalista de la Escuela”,



19 / 48

Otros escritos, Buenos Aires, Paidós, 2014, P. 261-
277.
Lacan, Jacques, 1972. EL SEMINARIO de Jacques
Lacan, LIBRO 19: …O PEOR, clase 8 de marzo de
1972: Lo que incumbe al Otro”. Buenos Aires,
Paidós, 2014, p. 109-119.
Lacan, Jacques. 1971-1972. EL SEMINARIO de
Jacques Lacan, LIBRO 19-bis (integrado) El saber
del psicoanalista, 7 Charlas en Sta. Ana,
http://www.Valas.fr. pdf, Psikolibro.
Lacan, Jacques. 1973. La Nota Italiana, Otros
Escritos, op. cit. p. 327-332.
Lacan, Jacques. 1973. “Sobre la experiencia del
pase”, Ornicar? Bulletin périodique du Champ
Freudien : 12/13, especial Ed J-A Miller. 117-123.
[Original estenografiado, publicado en “Lettres de
L’ Ecole freudienne” nº 15, junio 1975, p.185-193,
tr. Irene Agoff] Ver en línea en:
https://es.scribd.com/document/319798339/Sobr
e-la-Experiencia-del-Pase-1973-Lacan , p. 6 .
Lacan, Jacques. 1980. “Carta para la Causa
Freudiana”, Directorio de la IF-EPFCL, Los textos
fundadores, edición en español.

Traducción revisada por:
Dyhalma Ávila y Amparo Ortega



20 / 48

3 Maria Celia Delgado de Carvalho, Adriana Grosman, Gabriela
Moreira, Leonardo Pimentel (Más-uno), Joanna Szymańska.

Joanna Szymańska \\ En el juego,
sola…
— Cartel “El pase al analista”3

Joanna Szymańska. Miembro del ForoPolaco del Campo Lacaniano desde sufundación en 2010. Psicoanalista enejercicio desde 2000. Máster en Lengua yLiteratura Inglesas y en Psicología.

Cuando me pidieron hablar sobre la experiencia
de trabajar en un cartel internacional —el mío es
“El Pase al Analista” desde comienzos de 2024—
mi primer pensamiento fue “idiomas”. Los cinco
miembros del cartel estamos dispersos en tres
continentes y, cuando trabajamos un texto,
podemos llegar a consultar hasta cuatro versiones
del mismo (sin que el inglés sea la lingua franca).
Con la conexión por Zoom, la comunidad
psicoanalítica está libre de vincularse y reunirse
en cualquier configuración lingüística e
institucional: un analista o un analizante (a veces
ambos) hablando en su segundo idioma, en
análisis vía Zoom, un cartel internacional o una
media jornada de Carteles de Escuela. Nos



21 / 48

4 “No hay transmisión del psicoanálisis. Lo que existe es uno por uno: cada unodebe reinventar el psicoanálisis por sí mismo.” (Palabras de Lacan citadasdurante el Congreso de la École Freudienne de París) https://www.amp-nls.org/nls-messager/jacques-alain-miller-lacan-foresaw-the-global-domination-of-capitalism

hablamos los unos a los otros, aunque la
traducción sea una tarea abrumadora.
¿Cómo es posible que, dentro de esta auténtica
confusión bíblica de lenguas, estas personas
dispersas disparejas se comprometan con un
grupo e intercambie —¿qué?— palabras, aquellas
de Lacan y de otros, filtradas, por un lado, a través
de las lenguas de traducción y, por el otro, a
través de los sujeto(s) hablantes. Siendo cada
lengua extranjera para el ser hablante, los
significantes de cualquiera pueden funcionar
como representantes del sujeto. Se dice que
Lacan afirmó que la transmisión en psicoanálisis
es imposible y que “cada uno tiene que reinventar
el psicoanálisis por su cuenta”4. Cada uno, ambos
analista y analizante, reinventan, necesariamente,
en la medida en que viven las palabras que
hablan, al apropiárselas dentro de sus cuerpos
sintomáticos. Sin embargo, “algo de” la
transmisión sí ocurre, poco a poco, pese a la
confusión de lenguas: el psicoanálisis se transmite
por medio del lenguaje pero a contrapelo, a
través de su metonimia.
Este “reinventar por mí mismo” solo puede
suceder con otros: los miembros del cartel
(comunidad, la Escuela), que se acompañan unos
a otros en su apropiación individual, subjetiva —



22 / 48

tal vez esa sea la palabra en inglés: appropriation,
hacer propio. Algo de transmisión ocurre. Algo
puede ser apropiado y marcar al sujeto con una
acumulación minúscula cada vez. ¿Qué se ha
vuelto propio para mí desde el inicio del trabajo
de nuestro Cartel en enero de 2024? Hemos
recorrido juntos una variedad de textos: varios
textos sobre el Wunsch, un pasaje de “Las marcas
de un psicoanálisis”, un libro de Luis Izcovich y,
más recientemente, “Panorama del acto
psicoanalítico” de Jacques Lacan, un texto de
Otros Escritos. Hay contingencia y entusiasmo en
la elección de la literatura; hubo contingencia en
la elección del cartel para mí, aunque sería
conforme al principio freudiano de la Verneinung
si dijera que no estaba pensando en el final.
Pensando en el final como un punto vago y
distante en el horizonte, en la circunstancia de
comenzar nuevamente un análisis, con un nuevo
psicoanalista, a quien le expliqué que quería estar
en análisis con un verdadero psicoanalista
lacaniano. Lo que escuché a continuación fue:
“¿Quién es un verdadero analista lacaniano?”, una
pregunta que, creo, apunta en la dirección del
final. El hecho de que hubiera una pregunta, una
apertura, en el comienzo, lo tomo como un
principio orientador para el trabajo del cartel
sobre el pase: nos acompañamos mutuamente
hacia una dirección, un punto en el horizonte, que
no es tanto la dirección hacia lo desconocido (hay
lógica en ello, hay una cierta topología) como



23 / 48

5 T.S. Eliot, “East Coker”, en Four Quartets; Faber & Faber, Londres.
6 L. Izcovich “The Marks of a Psychoanalysis”; Routledge (The Centre forFreudian Analysis and Research Library – CFAR), p. 41
7 Ibid. todas las citas.

hacia el no-saber, con sus afectos. A medida que
surgen preguntas, no hay iluminación, sino un
oscurecimiento. Aquí algunas de las preguntas.
“En mi comienzo está mi fin”5, dice el poeta, y la
frase resuena con una pregunta que plantea Luis
Izcovich en el capítulo “Los momentos de concluir”
de su libro. Habla de un momento inicial —
concluir al entrar en psicoanálisis, “cuando el
analista queda incluido en el inconsciente del
analizante”6. Más aún: “¿…tiene el momento de
concluir, sea único o no, una correlación con un
primer momento de conclusión —aquel en que la
estructura del sujeto queda decidida—
programado mucho antes del análisis?”7 Pienso
en ello recordando que quizá no se pueda pensar
en una estructura “antes”, dado que ocurre como
construida en el análisis, como si le perteneciera;
al mismo tiempo, parece claro que cada sujeto
circunnavega el final de un modo singularmente
estructural, sea, según Lacan, “un relámpago” o “el
agotamiento del ser” o cualquier cosa intermedia.
Concluir un análisis tiene lugar de manera gradual
desde el mismo comienzo, en torno a ciertos
puntos de giro, aunque —y esto ha sido tema de
discusión en nuestro cartel— el acto
psicoanalítico es solo un momento, un paso que
permite un pase.



24 / 48

8 J. Lacan „Overview of the Psychoanalytic Act”,http://www.lacaninireland.com/web/wp-content/uploads/2010/06/Spring_2000-OVERVIEW-OF-THE-PSYCHOANALYTIC-ACT-Translated-by-Cormac-Gallagher.pdf
9 Ibid.

¿Qué es este acto, “nunca trazado en un mapa”8
antes de Lacan? Una acción, un hacer que cambia
al sujeto y, sin embargo, viene en el lugar de un
decir [dire]. Un movimiento y a la vez un instante
singular —de destitución subjetiva y la “caída” del
psicoanalizante, que “cae porque ha verificado en
el objeto (a) la causa del deseo”9. ¿Un movimiento
que desplaza el objeto al lugar de causa? ¿Un
deseo que puede vivir sin el objeto, aunque no
sea sin él? Leer el “Panorama”, como dijimos en el
cartel, no es para los débiles de corazón. Es otro
escrito de Lacan que pone a prueba al lector, que
desafía a experimentar exactamente aquello que
intenta expresar. Es una ilustración palpable del
consejo de Lacan de leer, de seguir leyendo, pero
no necesariamente comprender. Ofrece un
sentido solo en la medida en que puede enviarte
a la siguiente frase, al siguiente mínimo punto de
sentido, solo para empujarte de inmediato hacia
el siguiente párrafo, porque quizás allí lo
consigas… ¿o lo harás? Hay una sensación de
asomarse fuera de uno mismo, de que el suelo se
desplaza bajo los pies. Como resultado de ese
solo acto, un deseo que siempre ha estado allí,
pues es eterno, asume ahora una cualidad
transformada para el sujeto, en su destitución —
“como el mar”— para “ofrecer reproducir aquello



25 / 48

10 Ibid.

de lo que ha sido liberado”10. El psicoanálisis
reproduce así, girando en torno, lo que es
absolutamente singular.
Como sucede con el deseo, debe estar
acompañado de angustia. Las condiciones para la
conclusión del psicoanálisis y del acto, para
quienes toman la decisión existencial de
comenzar a hablar, están plagadas de rocas y
tormentas, como lo ha estado la trayectoria de
toda la experiencia: despojarse de las
identificaciones imaginarias, trazar una barra
sobre el Otro, perder la fe en el sujeto-supuesto-
saber, aceptar la falta —entre otras, la de la
relación sexual—, asumir la responsabilidad de
ser quien uno siempre ha sido, decidir dar un
paso hacia el deseo del analista para poder seguir
hablando, seguir leyendo y descifrar más. En el
cartel hemos leído varios textos de
analizantes/analistas que participan del
procedimiento del pase en distintos roles como
pasadores, pasantes o miembros del cartel.
Testimonian una gama de afectos, incluido aquel
que no miente: ¿qué es esta angustia producida
por tomar el pase y por la emergencia del nuevo
deseo? ¿Una angustia de un sujeto cuya condición
fundamental es, finalmente, la soledad? ¿Una
soledad para comprometerse plenamente, con
decisión, en el “juego verbal” del psicoanálisis y



26 / 48

facilitar una nueva situación de transferencia? Y
seguir hablando.

Traducción: Nathaly Ponce



27 / 48

11 Ana Alonso, Constanza Lobos, Miriam Pinho, Jorge Escobar, Pedro
Pablo Arévalo (Más-uno)

Pedro Pablo Arévalo\\ Posición del
analista en la Escuela y en la cura
— Cartel “Posición del analista”11

Pedro Pablo Arévalo. Psicoanalistaen Barcelona. AME, miembro delForo Galego de Psicanálise.Organizador y coordinador delSeminario "La formación delanalista, de Freud a Lacan",actividad de psicoanálisis enintensión de la comunidadhispanohablante de la IF-EPFCL,inscrita en el Foro Galego dePsicanálise. Exmiembro de losForos de Venezuela, Pereira y Barcelona. Master en teoría ypráctica psicoanalîticas.

Gracias al CAOE por la invitación, como miembro
del cartel sobre la “Posición del analista” que
comparto con Ana Alonso, Constanza Lobos,
Miriam Pinho y Jorge Escobar. Este breve texto,
aunque individual, se beneficia del trabajo del
cartel, en especial las notas que generosamente
me han facilitado mis colegas.
Esta es la quinta Media Jornada de carteles de
Escuela intercontinentales y bilingües. La primera
fue por llamado a propuestas, las otras por
invitación. En diversos espacios y ocasiones he
manifestado mi opinión, en el sentido de que son
los propios carteles los que deben decidir si



28 / 48

12 Disponible en: https://eolcba.com.ar/wp-
content/uploads/2022/01/b-Decolage-Lacan-1980 -.pdf (p. 2)

participan o no en cualquier evento, acorde con la
idea del cartel como órgano de base de nuestra
Escuela, según la propuesta de Lacan en d'Écolage
(1980)12. Por tal razón, esta amable invitación me
representó un dilema. Si la aceptaba, iría contra
mi posición de que son los propios carteles los
que deben postularse. Si la rechazaba, perdería
una oportunidad única de expresarlo y de
proyectar el trabajo del cartel. Decidí aceptarla, e
intentar hacerlo de una manera constructiva en lo
institucional. Podemos verlo como ejemplo de
una particular posición del analista, de este
analista, ante la Escuela. Una que busca ser
coherente con los principios, sin caer en
innecesarios conflictos.
Si los organizadores están al tanto de mi posición,
resulta muy acorde con la ética de nuestra
Escuela el haber cursado la invitación. Se trata de
otra posición del analista, esta vez desde un lugar
en la jerarquía, una que no busca silenciar las
diferencias, sino posibilitar el debate abierto.
Ambas posiciones anteriores son coherentes con
la ética del psicoanálisis, que bien sabemos
conduce a la caída del Otro al final de la cura. No
sería congruente promover en la Escuela una
adhesión automática a las decisiones y posiciones
de las instancias organizativas, como si estas
constituyesen un Otro no barrado, mientras en la

https://eolcba.com.ar/wp-content/uploads/2022/01/b-Decolage-Lacan-1980-.pdf
https://eolcba.com.ar/wp-content/uploads/2022/01/b-Decolage-Lacan-1980-.pdf


29 / 48

cura dirigiésemos al analizante a la destitución del
Otro, acorde con el fin de análisis que
procuramos.
Así pues, individualmente o en las instancias
organizativas, el analista asume posiciones ante la
Escuela, y ante los dispersos disparejos, y es de
esperar una coherencia con los principios, una
que debe estar desde el momento del analista
autorizarse por sí mismo, ante algunos otros.
Lacan nos deja múltiples ejemplos de tomas de
posición en la Escuela, varias de capital
importancia. Jugando con los significantes, ¿qué
mejor ejemplo que la Pro-posición de 1967, un
verdadero acto, de consecuencias institucionales
realmente trascendentales?
Por supuesto, pueden ocurrir desviaciones. Por
ejemplo, el analista colocarse como un S2, un
dueño del saber, o como un S1, cuyos mandatos
deben ser obedecidos sin chistar. Ambas
posiciones conducen al Uno, ambas incoherentes
con el sostener el discurso del analista en la cura.
Otra posible desviación sería manifestar una
fuerte identificación con alguna ideología, algo
incongruente con la caída de los ideales que
conlleva el fin de análisis. U obrar
institucionalmente priorizando el propio
beneficio, quizás poniendo en juego el saldo
cínico de un análisis. O convertir el psicoanálisis
en un simple negocio.



30 / 48

En resumen, resulta evidente que la posición del
analista en la Escuela está indisolublemente
vinculada a su posición en la cura. Hay que
entender que los analizantes, en los encuentros
en la institución o en otros espacios, están fuera
del dispositivo freudiano, pero no fuera del
análisis. El inconsciente nunca descansa.
Ahora, hemos dicho “la” posición del analista en la
cura, como si esta fuera única. Efectivamente
podemos decir que el analista como semblante
del objeto causa de deseo constituye la posición
fundamental del analista en la cura. Aunque se
hable poco de cómo lograrlo. Una vía para buscar
una respuesta podría ser a partir del efecto
deseado: el deseo analizante. Es decir, ¿cómo
lograr que el analizante desee, especialmente que
desee en el análisis? ¿Bastará con quedarse mudo
y paralizado en la acción? Puede que en algún
caso y ocasión eso funcione, pero en general no
es así. Se necesitan eficaces interpretaciones,
preguntas incisivas, oportunos cortes, silencios
sonoros. Cada analista deberá inventarse su
forma de ser un eficaz semblante del objeto causa
de deseo, y no quedarse como un inerte disfraz.
Pero volvamos a la pregunta, ¿es esta la única
posición del analista? Basta recordar las ocasiones
de angustia o de exceso de goce, por ejemplo,
para ponerlo en duda. Algunas veces el analista
debe obrar como terapeuta, aunque no sea ese
su rol fundamental. Pero es una posición



31 / 48

13 Seminario XVII El reverso del psicoanálisis. Buenos Aires: Paidós,
1992, p.45.

diferente. Quizás haya otras. Además, la posición
del analista, es importante recordarlo, es una
posición transferencial.
Lacan construye las nociones de discurso del
analista y de acto analítico, en parte buscando
alejarse de las connotaciones subjetivas del deseo
del analista. ¿Constituyen estas otras posiciones?
Seguro que no. En el discurso del analista el
objeto a, causa de deseo, está colocado en la
posición de agente del discurso, dirigiéndose al
sujeto dividido, para aislar los significantes amos
S1 y elaborar un saber S2 sobre la verdad
inconsciente. Es claro que no se trata de otra
posición, sino de su estructuración a partir de los
lugares y los elementos de los discursos. En
cuanto al acto analítico, podemos tomarlo como
otra estructuración, quizás una más profunda, de
la posición fundamental, la que, señala Lacan en
el Seminario XVII (1969-1970), “esencialmente está
hecha del objeto a”.13
Hay otras nociones o significantes que Lacan
asigna al analista, y aunque estas no constituyan
posiciones diferentes, se convierten en elementos
a tomar en cuenta en el ejercicio de la posición
fundamental. En primer lugar, tenemos, en la
cronología de la cura, el sujeto supuesto saber, el
cual se soporta en la transferencia y es condición
del análisis. Más profundo y crucial, el deseo del



32 / 48

14 “Nota italiana”, en Otros escritos. Buenos Aires: Paidós, 2012, p.
329.
15 Seminario XXV El momento de concluir (inédito). Clase 1, del 15 de
noviembre de 1978. Disponible en: https://www.psicopsi.com/wp-
content/uploads/2021/06/Lacan-Seminario25.pdf y, en francés, en
http://staferla.free.fr/S25/S25.pdf
16 Seminario XXIII El sinthome. Buenos Aires: Paidós, 2008, p. 133
(Clase 9, del 13 de abril de 1976).

analista. Si bien, como antes dijimos, Lacan trata
de apartarse de él, por su connotación subjetiva,
en realidad nunca lo abandona del todo. Es así
como, en la Nota italiana, de 1974, habla de un
deseo de saber14. Y aún hacia el final de su largo y
monumental recorrido, en el Seminario XXV, El
momento de concluir (1977-1978), vuelve a hablar
del deseo del analista, vinculado al Wunsch
freudiano -al anhelo, a la demanda- y al saber. “Es
seguramente por eso que he puesto el acento
sobre el deseo del analista.”, dice Lacan15.
Yendo a otra noción, en su conferencia La tercera,
de 1974, Lacan argumenta que el psicoanálisis es
un síntoma, de donde puede inferirse que el
psicoanalista también lo es. La transferencia
negativa pareciera soportar esta deducción, al
menos en su carácter necesario pero temporal.
En cuanto a la función de anudamiento del
analista, Lacan en el Seminario XXIII El sinthome
(1975-76), afirma que el psicoanálisis no es un
sinthome, pero que el psicoanalista sí lo es16. ¿Por
qué el psicoanalista es un sinthome? Quizás
porque allí donde la estructura nodal se ha
desarticulado, donde se ha perturbado el

https://www.psicopsi.com/wp-content/uploads/2021/06/Lacan-Seminario25.pdf
https://www.psicopsi.com/wp-content/uploads/2021/06/Lacan-Seminario25.pdf
http://staferla.free.fr/S25/S25.pdf


33 / 48

17 En Otros escritos. Buenos Aires: Paidós, 2012, p. 600.
18 Rimbaud, A. (1886). “Conte”. En Iluminaciones. Madrid: Visor libros,
edición bilingüe, 8ª. edición, 2008.

sinthome, el psicoanalista puede ser una
suplencia. ¿Basta ser semblante del objeto causa
de deseo para ser un sinthome? Buena
pregunta…
Finalmente, mencionemos la idea del analista
como poema, partiendo del aforismo de Lacan en
el Prefacio a la edición inglesa del Seminario 11
(1976): “No soy un poeta, sino un poema. Y que se
escribe, aunque parece ser sujeto.”17 ¿Qué quiere
decir Lacan, y cómo se articula este “poema” con
la posición del analista como semblante del
objeto causa de deseo? Otra buena pregunta, que
deberemos dejar para otra ocasión.
Cierro con una breve referencia a Rimbaud, en su
poema Conte, escrito hacia los veinte años18:

“Il voulait voir la vérité, l'heure du désir et
de la satisfaction essentiels. Que ce fût ou
non une aberration de piété, il voulut. Il
possédait au moins un assez large pouvoir
humain.”

“Quería ver la verdad, la hora del deseo y de
la satisfacción esenciales. Fuera o no una
aberración de piedad, lo quiso. Al menos
poseía un poder humano bastante extenso.”



34 / 48

19 Juan del Pozo, Gladys Mattalia, Pedro Pablo Arévalo (Más-uno),
Elynes Barros, Matilde Pelegrí
20 Lacan, Jacques, “ La Nota italiana”, Otros Escritos, Paidós, p. 327

Matilde Pelegrí // ¿Qué lugar para el
entusiasmo en la posición del
analista?
— Cartel “La Nota Italiana”19

Matilde Pelegrí. Miembro del ForoPsicoanalítico de Barcelona. AME de laEscuela de los Foros del CampoLacaniano. Miembro de la Internacionalde los Foros del Campo Lacaniano.Miembro docente de ACCEP (AsociaciónClínica y Enseñanza del Psicoanálisis).Miembro de los profesionales de laPlanificación Familiar y miembro de losprofesionales de los espaciosfamiliares.

Gracias al CAOE por la invitación para participar
en esta Media Jornada de Carteles. Estoy en el
Cartel « La Nota Italiana » con Juan del Pozo,
Gladys Mattalia, Pedro Pablo Arévalo y Elynes
Barros. Estamos leyendo el Comentario de la Nota
Italiana de Colette Soler y debatimos
abiertamente cada capítulo, lo cual me ha servido
mucho para mi intervención sobre el entusiasmo.
Lacan en referencia al fin de análisis nos dice en la
“Nota Italiana”20 “Desde ese momento, sabe ser
un desperdicio. Es lo que el análisis ha debido, al
menos, hacerle sentir. Si no hay entusiasmo pudo
haber habido análisis, pero analista ninguna



35 / 48

probabilidad “. Lacan vincula el entusiasmo con la
superación del horror. De qué horror se trata? Del
horror al saber.
Se abren aquí dos alternativas: si el saber ser un
desperdicio no lleva al entusiasmo, no hubo
analista, habría habido análisis sin analista o si no
lleva al entusiasmo no deviene analista. ¿Acaso
podemos pensar que muchas curas que llevamos
sino aparece el entusiasmo, podrían ser curas con
un final pero que el analizante no deviene
analista? ¿No hay deseo del analista? ¿Entusiasmo
y deseo del analista van a la par?
Saber ser un desperdicio no parece ser cosa fácil.
Saber ser ya implica la perspectiva de un saber en
lo real que al derivarse al desperdició se impregna
de connotaciones. ¿Cómo puede uno
entusiasmarse en el desperdicio? Y que eso lleve
al entusiasmo y no al suicidio, es un enigma
mayor.
Este entusiasmo es la respuesta del sujeto a un
“toque de lo real “que sacude su estructura. Es
una pasión que surge al adquirir un saber sobre el
propio goce y el deseo y la capacidad de
trasmitirlo.
Para el analista, este entusiasmo es fundamental
para la causa analítica. Un psicoanalista que no
porta este entusiasmo a pesar de haber realizado
un análisis no ha logrado su función más allá de la



36 / 48

21 Soler, Colette “ Los afectos lacanianos” Letra Viva , Argentina

meramente técnica, según se infiere del dicho
lacaniano.
Pero este entusiasmo del final del análisis no es el
mismo que podemos encontrar en la práctica
clínica, en el que podemos observar cierto estado
de entusiasmo que emerge durante la cura en los
momentos de topar con la castración o en el
momento del atravesamiento del fantasma que a
veces el analizante expresa como liberación.
¿Es acaso un entusiasmo genuino, que deja sus
marcas en el sujeto, marcas que hacen posible
reconocer una pérdida en los duelos por los que
tuvo que atravesar para conquistar su deseo?
¿Acaso este entusiasmo del final puede producir
un entusiasmo por el pase, entusiasmo por saber
más de la clínica, entusiasmo por conducir otros
analizantes a ese final, o por escribir, incluso
escribir un libro u otro tipo de cosas diferentes?
No siempre este entusiasmo puede conducir al
pase…
Ya Colette Soler21, nos dice en libro que tituló Los
afectos lacanianos, es ese entusiasmo que ella
toma como afecto. Dice que no importa el
“término del análisis en lo que al saber se refiere,
sino de seleccionar según el efecto de afecto de
ese saber.”



37 / 48

El saber tiene relación con el goce, por lo tanto el
fin de análisis relacionado con el saber tiene que
ver con la ética. La ética del acto analítico es lo
que permite leer correctamente eso que Lacan
llama entusiasmo.
La conclusión que saca Soler en esa parte del libro
es esta: «hacer de un afecto como el entusiasmo,
más allá del saber adquirido, el signo del analista,
es indicar que el Eureka de saber no basta, que
está subestimado y que la “insondable decisión
del ser” en su contingencia se pone en el
candelero. Dicho de otro modo, el deseo del
analista –quizá raro, a distinguir además del
deseo de ser analista, que le es frecuente– no es
para todo analizado.»
Muchos psicoanalistas se autorizan a ser analistas
antes del final de su análisis, y dirigen curas. ¿Son
analistas, sin el entusiasmo que adviene al final
del análisis?
El entusiasmo lacaniano es la alegría que
acompaña la idea de objeto a como causa del
deseo, del deseo de saber sobre el horror al
saber. No diremos que el Otro es alegre, porque
no existe, pero sí podemos hablar de entusiasmo
con la condición de ubicarlo en relación a
construir e inventar un saber sobre el propio
modo de gozar.
Con Lacan sabemos que los no incautos yerran.
En un análisis, el sujeto tiene que ser incauto de



38 / 48

su inconsciente para poder saber algo del
fantasma propio. Analizarse implica que el sujeto
no se deje tomar o arrastrar por palabras
tranquilizantes ni amenazantes cuando toquen lo
propio ignorado. El analista está allí como
guardián del vacío, como socio de la pulsión, para
que el sujeto pueda pasar de la miseria neurótica
al infortunio corriente.
Si el fin de análisis es el saber acerca de la
castración, ¿cómo ese saber puede asumirse
como entusiasmo?”Hasta aquí el entusiasmo,
puedo decir un entusiasmo ligado a lo real, a lo
que sostiene cuando el toque de real sacude al
sujeto y este responde con un entusiasmo ligado
al gay saber, a su causa, ligado al saber que
adquirió en su pasaje del horror al saber al deseo
de saber y a saber hacer ahí con eso…,
La clave me parece que está cuando se anuda
este saber hacer ahí con “eso” y se expresa con el
entusiasmo de la transmisión de un saber, de un
deseo que ya no es anónimo.
¿Cómo entusiasmarse en el desperdicio? ¿Qué
hace que un sujeto pueda entusiasmarse con ser
desecho? ¿Hay un riesgo loco con entusiasmarse
con ser un desecho? ¿Hay un goce? ¿De qué goce
se trata como analista? ¿Del goce en su acto? Por
ejemplo la novedad de cada caso que nos viene,
lo inédito que nos obliga a la invención, la alegría
que produce una obertura del inconsciente,
aunque sea fugaz. Lacan en la conferencia de Yale



39 / 48

nos dice.” ser analista es un trabajo muy duro y es
un trabajo fatigoso” ¿Y el entusiasmo? ¿Es acaso el
entusiasmo el que permite al analista no
ritualizarse?
De aquí se derivan varias cuestiones: ¿Hay
entusiasmo, alegría en ocupar el lugar del
analista? Esta pregunta es una interpelación ética
¿Desde qué lugar opera el analista? ¿Qué busca
en ese trabajo con lo incurable, con el exceso y
con la trasmisión?
Para Lacan es analista solo aquel que tiene el
deseo de serlo. Pero la consecuencia, para aquel
que tiene ese deseo, es que se vuelve un desecho
de la humanidad.
Esta afirmación mantiene, aún hoy, la radicalidad
de su violencia y toda la fuerza de su provocación:
plantear un deseo que lleva a separarse de la
humanidad una vez que uno se abandona a él no
es seguramente algo pensado para alentar a los
candidatos al análisis.
Tenemos un estilo, cada uno de nosotros, en la
práctica analítica, y el estilo es un conjunto de
múltiples elementos heterogéneos, un rasgo de
su propio análisis, un rasgo que viene del goce de
la palabra que teníamos, que fue analizado y del
que algo queda…
No podemos ser todo analista, somos no todo
analista. Y el entusiasmo, ¿acaso no todo
entusiasmo?



40 / 48

22 Soler, Colette, Conferencia “Síntoma y repetición” impartida en
Argentina en 2014.

A mí me parece que eso ubica un poco las cosas y
que ese entusiasmo, esa rebeldía, esa herejía, es
la que nos hace estar hoy aquí. Si no, ¿qué
hacemos hoy aquí nosotros? Se trata de encontrar
un entusiasmo cada vez. En ese sentido a mí me
parece que el entusiasmo es una rebeldía con
causa, la del psicoanálisis y no nos deja mucho
tiempo para el aburrimiento.
Para finalizar, según Colette Soler22 en una
conferencia en Argentina en 2014 “ El entusiasmo
como afecto que pondría un fin al horror de
saber, el horror propio de cada sujeto, distinto del
horror de todos los demás”
“Para Lacan, lo que nos trasciende a nivel laico es
lo real precisamente. Es lo real que nos
trasciende, que nos traspasa y piensa que para
ser analista se necesita que el sujeto tenga esta
respuesta ética que no es de lamentar lo real,
incluso si es un real que no es placentero. No es
un real placentero pero que lo traspasa. Y, la
condición para traspasar lo real es entonces este
afecto de entusiasmo”.
Sabemos que Lacan eligió finalmente satisfacción.
El entusiasmo tiene el mismo rasgo de
singularidad que la satisfacción. Lo real es un real
singular. Lo real del inconsciente es singular y la
respuesta de afecto es singular.



41 / 48

23 Sonia Alberti, María de los Ángeles Gómez, Sara Rodowicz-
Ślusarczyk, Francisco José Santos, Carole Leymarie (Más-uno)

Carole Leymarie \\ La ética lacaniana
— Cartel “La ética lacaniana”23

Carole Leymarie. Miembro de laEPFCL-France. Miembro del Conseild’orientation (2025-2028). Miembrodel Conseil de direction (2021-2024).Secrétaire du bureau (2021-2022).Elegida por el pôle 14 (2019-2020).

Nuestro cartel está formado por Sonia Alberti (Río
de Janeiro, Brasil), María de los Ángeles Gómez
(San Juan, Puerto Rico), Sara Rodowicz-Ślusarczyk
(Varsovia, Polonia), Francisco José Santos (Madrid,
España) y yo (París, Francia).
Llegamos a un acuerdo desde nuestros primeros
intercambios para trabajar el tema de la ética, que
nos parece que es lo que tenemos en común en
nuestra Escuela más allá de las fronteras, pero
aún teníamos que saber qué estábamos poniendo
detrás de este concepto.
Nuestra pregunta común era saber en qué se
convierte la ética para Lacan entre su seminario
de 1959 (Seminario de La Ética) y después del giro
de 1975, es decir, entre el "no ceder en su deseo"
y “lo real del goce". Habíamos pensado en titular



42 / 48

nuestro cartel "De la ética del deseo a la ética del
goce en la clínica psicoanalítica", pero el propio
título ya daba respuestas a lo que íbamos a poner
en cuestión. Por lo tanto, hemos conservado este
título más amplio, "La ética lacaniana".
Para trabajar sobre la evolución de la ética en la
enseñanza de Lacan y sus incidencias en la clínica,
partimos de la lectura que habíamos hecho
individualmente del Seminario VII La Ética y luego
estudiamos paso a paso el texto Kant con Sade
(escrito en 1962), estudio que aún está en curso.
En este texto Kant con Sade, Lacan plantea desde
el principio que nos va a demostrar que la
Filosofía en el tocador de Sade completa y "da la
verdad de la Crítica [de la razón práctica]" de Kant,
trataremos de entender de qué manera.
Como saben, Kant, después de haber intentado
responder a "¿qué puedo saber?" en su Crítica de
la razón pura, intenta en esta obra responder a la
pregunta "¿qué debo hacer?" La razón no está
sólo del lado del conocimiento, sino también del
lado de la acción y se basa en un imperativo
moral: "Actúa de tal manera que la máxima de tu
acción pueda erigirse en ley universal". Cualquier
cosa que sea del orden del placer extraída de
acción devaluaría la acción. Para Kant, los
impulsos y sentimientos serían del orden de lo
patológico.



43 / 48

Por su parte, Sade, en su texto escrito en forma
de diálogo, critica las instituciones (la religión, la
familia, el matrimonio) y la ley moral que sería un
obstáculo para la libertad y el placer. La parte de
su texto que Lacan nos prescribe leer "Franceses,
un esfuerzo más si queréis ser republicanos"
viene como una refutación de la máxima de Kant,
al denunciar los límites de un razonamiento
basado en la moral porque él mismo está
inducido por normas instituidas.
En Kant con Sade, Lacan sopesa la represión de
las pulsiones de Kant (para quien los sentimientos
y las pulsiones son patológicos y obstaculizan el
razonamiento práctico) con el derecho de Sade al
goce. En ambos casos, Lacan cuestiona el tema de
la enunciación. ¿Cuál es el sujeto de la
enunciación en estas dos máximas?
En el enunciado kantiano, se trata de un
imperativo moral que viene del Otro (del gran
Otro) nos dice Lacan, esto es lo que plantea el
texto de Sade en su denuncia del razonamiento
moral basado en normas instituidas.
En el enunciado sadiano: "Tengo derecho a gozar
de tu cuerpo, puede decirme quienquiera, y ese
derecho yo lo ejerceré, sin que ningún límite me
detenga en el capricho de las exacciones que me
venga en gana saciar en él", Lacan nos dice que es
la libertad del Otro la que está ahí planteada
como sujeto de su enunciación y que este
fantasma empuja al lector a ponerse en orden



44 / 48

con su propio deseo. Sade en esencia, al seguir a
Lacan, nos empuja a cuestionar el "¿qué quiere
Kant?"
Dado que el sujeto es considerado por Kant como
trascendental, buscando separarse de sus afectos,
su enunciado no tiene en cuenta su propia
voluntad. Y por esta voluntad de Kant mismo, al
querer encontrar una acción moralmente
aceptable, no ve lo que lo que está en juego en él,
es decir, su propio goce.
El texto de Sade da así la verdad de la enunciación
de Kant al poner al descubierto el goce que se
esconde detrás de todo principio moral.
Lacan subraya que en Kant hay efectivamente un
sujeto dividido, marcado por la barra del
significante, con su ley moral, una ley que da
sentido al deseo, pero al mismo tiempo subraya
que Kant no tiene en cuenta el goce. Y Lacan dice:
"El deseo, lo que se llama el deseo, basta para
hacer que la vida no tenga sentido si produce un
cobarde". En otras palabras, el deseo da sentido a
la vida y pierde su sentido cuando tenemos una
relación demasiado cobarde con nuestro deseo.
Podríamos ir hasta decir que perder la causa del
deseo es perderse en el goce. Esta es una
propuesta hecha por nuestro cártel sobre la base
del texto de Lacan en relación con nuestra clínica.
En lo que sigue del texto, Lacan señala que el
límite de la posición sadiana es que el propio



45 / 48

"verdugo" está al servicio del goce y que este goce
vuelve a brotar sin cesar. O también, una cita más
poética: "¿Hasta dónde nos lleva Sade en la
experiencia de ese goce, o sólo de su verdad?
Pues estas pirámides humanas, fabulosas en
demostrar el goce en su naturaleza de cascada,
estas caídas de agua del deseo edificadas para
que aquel irise los jardines d’Este de una
voluptuosidad barroca, si más alto aún la hiciera
brotar en el cielo, de más cerca nos atraería la
pregunta de lo que está allí chorreando». La
pregunta que se plantea entonces es saber qué
hace límite al goce. Y Lacan responde a ello: es el
fantasma.
Tomemos las cosas en el otro sentido, porque el
fantasma sadiano querría hacernos olvidar la
división subjetiva inaugural. La entrada en el
lenguaje introduce una limitación al goce. Esta
limitación nos empuja a constituir un fantasma
que nos pone en contacto con el objeto causa de
nuestro deseo (objeto a) que buscamos en el
Otro. Ahora bien, todo deseo apunta a una
ganancia de goce.
Este texto, Kant con Sade, anuncia el pasaje del
"no ceder al propio deseo" a “lo real del goce" que
no se anula, nos parece, sino que se
complementan.
En una cura, el sujeto que se dirige a un analista
viene con su síntoma, el que lo estorba y al que,
sin embargo, está tan apegado. La ética lacaniana



46 / 48

sería la que apunta al goce para permitirle seguir
deseante. En otras palabras, justamente es de lo
que causa su deseo, que el sujeto analizante debe
ser capaz de arañar los contornos. El analizante,
cualquiera que sea su género, su historia, sus
identificaciones, sigue siendo un sujeto del
inconsciente, y cuyo analista, por su acto, no en el
lugar de gran Otro sino de un sujeto supuesto
saber, apunta a este punto de la real al que
parece que Kant no pudo confrontarse.



47 / 48

Continuará...

Agradecemos a los autores de estas Hojas sueltas
Nº 7 por sus contribuciones y sus elaboraciones.
Invitamos a todos los miembros de Escuela a
continuar animándose a formar nuevos carteles
intercontinentales y bilingües, sosteniendo así
esta iniciativa del CAOE que tan valiosos frutos ha
rendido, producto de los lazos de trabajo tejidos
en nuestra comunidad, más allá de fronteras
lingüísticas y geográficas.
Les recordamos que pueden enviarnos sus
propuestas a la siguiente dirección de correo
electrónico: caoe@champlacanien.net.
El Colegio de Animación y Orientación de la
Escuela (CAOE) tiene como misión animar el
debate de la Escuela a nivel internacional. Este
Colegio se encarga de coordinar las actividades
y/o los temas de los Seminarios de la Escuela, de
iniciarlos donde aún no existen, de programar
Jornadas, en definitiva, de hacer realidad el
trabajo de la Escuela a nivel internacional.

http://caoe@champlacanien.net


48 / 48

La página web del CAOE está traducida a nuestras
5 lenguas de la IF:
FR
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.
php?language=1
EN
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.
php?language=2
ES
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.
php?language=3
BR
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.
php?language=4
IT
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.
php?language=5

La página web de la IF se encuentra en esta
dirección:
https://www.champlacanien.net

Edición a cargo de Dyhalma Ávila y Adriana
Grosman, con la colaboración de Karim Barkati.

https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=1&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=1&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=2&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=2&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=3&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=3&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=4&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=4&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=5&menu=1
https://www.champlacanien.net/public/1/epCAOE.php?language=5&menu=1
https://www.champlacanien.net/

	


	Contenido


	Apertura


	Alejandro Rostagnotto \\ La expansión del acto analítico


	La expansión del acto


	Política del acto / Política de Escuela


	La constelación de unos


	La experiencia corporal de la lectura


	Resonancia y condición política



	Nicol Thomas \\ ¿De qué se autoriza el analista?


	Referencias



	Pedro Pablo Arévalo\\ Posición del analista en la Escuela y en la cura


	Matilde Pelegrí // ¿Qué lugar para el entusiasmo en la posición del analista?


	Carole Leymarie \\ La ética lacaniana


	Continuará...



